
 

 

 

Una transfobia de orientación lacaniana 

(explicación no pedida) 

 

 

 

Jaime Ruíz Noé  

 

 

 

El seminario en línea “¿Qué sería una transfobia de orientación lacaniana?”, realizado de 

septiembre a diciembre de 2024, organizado como parte de las actividades de la École 

lacanienne de psychanalyse, suscitó una serie de cuestionamientos, objeciones y críticas tan 

solo por el título que presentaba.
1
 No era para menos. Sin embargo, muchas de esas críticas no 

fueron formuladas de manera directa a quien lo propuso. Quizás esto haya sucedido así por 

inhibición de parte de quienes se mostraban críticos, por desinterés en mantener un diálogo o 

porque resultaba más fácil descalificar que discutir. Sea como sea, aprovecho esta oportunidad 

para ofrecer una explicación sobre qué se entiende por una transfobia de orientación lacaniana. 

Que las siguientes líneas sirvan, entonces, como una explicatio non petita, con todo lo que ello 

puede implicar de accusatio manifesta, parafraseando el conocido adagio latino. 

Desde hace ya cierto tiempo, voces diversas provenientes del activismo, los estudios 

trans y la teoría queer han denunciado un rechazo —a veces sutil, otras veces feroz— por parte 

de los psicoanálisis (en plural, pues las diversas corrientes no se conforman como un bloque 

homogéneo) y de los psicoanalistas (pertenecientes a distintas escuelas e instituciones) hacia las 

personas trans* (travestis, transexuales, transgénero o de género no conforme); es decir, un 

rechazo a aquellas personas cuyo género de identificación o expresión no coincide con el género 

que les fue asignado al nacer en función de sus órganos sexuales. Por tanto, es a este rechazo, 

ya sea directo o indirecto, al que se le designa con el nombre de transfobia.
2
 

Si bien es cierto que tales denuncias se han dirigido al psicoanálisis en general, cabe 

destacar que el psicoanálisis lacaniano ha merecido una mención especial. Por supuesto, se 

pueden evocar las palabras de Paul B. Preciado en su discurso ante los miembros de la École de 

la Cause Freudienne en 2019,
3
 pero también las críticas y testimonios de teóricos y activistas 

3 Cfr. Paul B. Preciado, Yo soy el monstruo que os habla. Informe para una academia de psicoanalistas, Anagrama, 

Barcelona, 2020. 

2 Para una definición de la transfobia directa e indirecta, cfr. Arnaud Alessandrin y Karine Espineira, Sociologie de la 

transphobie, MSHA, Bordeaux, 2016. En línea: < https://books.openedition.org/msha/4833 >. 

1 Una segunda vuelta de este seminario, seguido de una intervención a cargo de Fernando Barrios, se llevará a cabo 

los días 26 y 27 de septiembre de 2025 en Montevideo, Uruguay. Actividad organizada por La Interzona MVD y la 

École lacanienne de psychanalyse. Se puede consultar el argumento y la bibliografía en el siguiente enlace: < 

https://ecole-lacanienne.net/es/event/que-seria-una-transfobia-de-orientacion-lacaniana-5/ >. 

 

  

https://books.openedition.org/msha/4833
https://ecole-lacanienne.net/es/event/que-seria-una-transfobia-de-orientacion-lacaniana-5/


 

 

 

trans* como Sam Bourcier,
4
 Tom Reucher

5
 o McKenzie Wark.

6
 Incluso personas trans* que 

practican el psicoanálisis han puesto de manifiesto ese rechazo que francamente colinda con una 

forma de contratransferencia.
7
 

Frente a algunas de dichas críticas, no ha faltado quien adopte una posición de maestro 

para señalar que estas surgen de lecturas sesgadas o incompletas de lo que realmente quiso 

decir Jacques Lacan.
8
 Dos estrategias muy frecuentes entre quienes han buscado hacer una 

apología del psicoanalista francés: que Lacan no dijo lo que se le atribuye que dijo o que, aunque 

lo haya dicho, en un momento tardío de su enseñanza dijo algo distinto a lo que se le critica. El 

maestro siempre sale bien parado. Quienes recurren a estas estrategias, sin embargo, parece 

que pierden de vista —o ignoran deliberadamente— que tales críticas no se limitan a meras 

disquisiciones teóricas. Al responder de ese modo, reducen todo el asunto a un conflicto de 

interpretaciones, haciendo del psicoanálisis una hermenéutica o un simple ejercicio de gimnasia 

intelectual, como si no hubiera vidas en juego.  

Otra posición comúnmente adoptada frente a los testimonios de personas trans* ha sido 

salir al paso diciendo que no todos los psicoanalistas lacanianos son así, argumentando que 

solamente son algunas las “manzanas podridas” responsables de esa mala fama que se le 

endilga al psicoanálisis lacaniano. Esta postura recuerda a la de aquellos hombres que, ante las 

críticas provenientes de los feminismos, se apresuran a decir: “pero no todos somos iguales”. 

Gracias por recordarlo, pero el punto es otro. ¿Cuál? Que quizás el problema no resida en casos 

aislados, sino en algo de orden estructural. La pregunta no es, por tanto, si fulanito o zutanito son 

transfóbicos (lo que bien podría ser el caso, lo que sólo aumentaría el problema), sino más bien 

preguntarse si existe una transfobia orientada y fundamentada sobre las propias coordenadas del 

psicoanálisis lacaniano.  

En consecuencia, la pregunta por una posible una transfobia de orientación lacaniana no 

busca dirigirse a lo que cada analista pueda hacer a título personal o individual. Más bien, la 

cuestión es si dicho rechazo está sostenido sobre las propias coordenadas teóricas, epistémicas 

o doctrinales del psicoanálisis lacaniano.
9
 De ser así, ¿dónde y cómo habría comenzado dicho 

9
 Un rechazo que, por cierto, ya había sido señalado con anterioridad. Cfr. Juan Carlos Piegari, “De un rechazo. 

Notas a la (no) recepción lacaniana del campo Trans”, Opacidades, nº 9: Inéditas miradas, Buenos Aires, 2018, pp. 

119-160. Por su parte, Jean Allouch llegó a mencionar que la experiencia transexual había sido precisamente “mal 

8 Cfr. Jean-Claude Maleval, “Cuando Preciado interpela al psicoanálisis”, en Psicoanálisis lacaniano, publicado el 1º 

de diciembre de 2019. En línea: <  

https://psicoanalisislacaniano.com/2019/12/01/preciado-psicoanalisis-maleval-20191201/ >; Alfredo Eidelsztein, 

“Diferentes posiciones psicoanalíticas frente al sexo, la sexualidad y el género”, publicado el 17 de diciembre de 

2019. En línea: < 

https://eidelszteinalfredo.com.ar/diferentes-posiciones-psicoanaliticas-frente-al-sexo-la-sexualidad-y-el-genero-3/ >; 

Miquel Bassols, La diferencia de los sexos no existe en el inconsciente. Sobre un informe de Paul B. Preciado 

dirigido a los psicoanalistas, Grama Ediciones, Olivos, 2021. 

7 Cfr. Dani Damián, “Una mirada trans* sobre las epistemologías y contratransferencias transfóbicas”, en me cayó el 
veinte, nº 49: ¿Ha dicho usted “transfobia”?, México, 2025, pp. 93-113. 

6 Cfr. McKenzie Wark, “Queridos analistas cis. Un llamado a las reparaciones”, tr. Adriana Villatoro, en me cayó el 
veinte, nº 49: ¿Ha dicho usted “transfobia”?, México, 2025, pp. 13-30. 

5
 Cfr. Tom Reucher, “Quand les trans deviennent experts. Le devenir trans de l'expertise”, en Multitudes, nº 20, 2005, 

pp. 159-164.  

4 Cfr. Sam Bourcier, “Zap la psy: on a retrouvé la bite à Lacan” (2003), en Queer Zones. La trilogie, Éditions 

Amsterdam, Paris, 2021, pp. 429-446.  

 

Agosto/ 2025                                                                                                                                             2 

https://psicoanalisislacaniano.com/2019/12/01/preciado-psicoanalisis-maleval-20191201/
https://eidelszteinalfredo.com.ar/diferentes-posiciones-psicoanaliticas-frente-al-sexo-la-sexualidad-y-el-genero-3/


 

 

 

rechazo? ¿Fueron algunos de los alumnos, lectores y/o seguidores de Lacan quienes sentaron 

las bases para semejante transfobia a partir de tergiversaciones de la enseñanza del maestro? 

¿O fue el propio Lacan quien la inauguró desde algunas de las coordenadas que propuso para el 

ejercicio del análisis? Para tratar de responder a ello, haría falta trazar una suerte de genealogía 

de este asunto.  

Ahora bien, aquí sería imposible hacer un recorrido detallado por cada uno de los 

episodios a revisar para semejante genealogía. Se trata de un recorrido particularmente extenso, 

sobre todo en la medida en que no puede uno limitarse a las producciones de una determinada 

institución, escuela o agrupación de psicoanálisis lacaniano. Quizás incluso vaya siendo 

necesario hablar de los psicoanálisis lacanianos, siendo que en la mayoría de las ocasiones cada 

uno se arroga como el más cercano a las posiciones del maestro. Sin embargo, para procurar 

dar algunos indicios de lo que este recorrido requiere llevar a cabo, señalaré tres momentos de la 

enseñanza de Lacan que sirvieron de pauta para esas “elucubraciones teóricas” —en palabras 

de Jean Allouch— que elaboraron algunos de sus alumnos en torno a la transexualidad.  

Vayamos por partes. En la sesión del 20 de enero de 1971 del seminario De un discurso 

que no fuera del semblante, durante un breve comentario sobre el libro Sex and Gender del 

norteamericano Robert J. Stoller,
10

 Lacan realizó una afirmación que habría de hacer escuela. Allí 

señala que Stoller elude la “faz psicótica” de los casos de “transexualismo”, por falta de toda 

“orientación”, es decir, por “no haberle llegado jamás a sus oídos la forclusión lacaniana”, la cual, 

según el propio Lacan, “explica inmediatamente y muy fácilmente la forma de estos casos”.
11

  

Como bien es sabido, ya desde 1956 Lacan había designado a la forclusión del 

Nombre-del-Padre como ese “accidente” que da a la psicosis su “condición esencial” en tanto 

estructura que se diferencia de la neurosis.
12

 Con dicho comentario, por tanto, Lacan ponía de 

manifiesto una relación entre algo del orden de la psicosis (esa supuesta “faz psicótica”) con el 

“transexualismo” (anticuada noción para referirse a la transexualidad) partiendo desde 

coordenadas propiamente lacanianas (pues fue él mismo quien calificó de “lacaniana” a dicha 

forclusión). 

¿Será exagerado afirmar que ese comentario hizo escuela? Parece que no. Tengamos 

en cuenta que, apenas dos meses después de esa sesión de su seminario, uno de sus alumnos 

más destacados, Moustapha Safouan, presentó en la École freudienne de París un trabajo 

titulado “Contribución al psicoanálisis del transexualismo”, el cual, un año más tarde, se publicó 

en la revista Scilicet (fundada por Lacan, quien fungía como director) y, otro año más tarde, se 

incluyó en su libro Escritos sobre el Edipo.
13

 En dicho texto, tras algunos rodeos y agregados 

13
 Cfr. Moustapha Safouan, “Contribución al psicoanálisis del transexualismo”, en Estudios sobre el Edipo. 

Introducción a una teoría del sujeto (1973), tr. María del Pilar Berdullas, México, Siglo XXI, 1977, pp. 77-99. Ahí 

mismo se destaca que la intervención de la cual surgió el texto tuvo lugar en marzo de 1971, es decir, un par de 

meses después del comentario formulado por Lacan.  

12 Jacques Lacan, “De una cuestión preliminar a todo tratamiento posible de la psicosis”, en Escritos 2, tr. Tomás 

Segovia, Siglo XXI, México, 2009, p. 550. 

11
 Jacques Lacan, De un discurso que no sería (del) semblante (1971), versión crítica de Ricardo E. Rodríguez 

Ponte, sesión del 20 de enero de 1971.  

10 Cfr. Robert J. Stoller, Sex and Gender: The Development of Masculinity and Femininity, Karnac, New York, 1968. 

recibida por Lacan”. Cfr. Jean Allouch, No hay relación heterosexual, tr. Jorge Huerta, Raquel Capurro y Nora 

Pasternac, Epeele, México, 2017, p. 106. 

 

Agosto/ 2025                                                                                                                                             3 



 

 

 

teóricos que él mismo hace, Safouan terminaba llegando a la misma conclusión: que el así 

llamado “transexualismo” es resultado de una forclusión del Nombre-del-Padre.  

¿Fue tal la pericia de Lacan que Safouan tuvo que coincidir con él? ¿O es que quizás el 

alumno no pudo más que repetir y prolongar las palabras del maestro? Nos decantamos por esta 

última alternativa, sobre todo si consideramos que Safouan no contaba con experiencia analítica 

alguna con personas transexuales —él mismo lo admite desde las primeras líneas de su texto—, 

siendo entonces que toda su teorización surgió de la lectura de únicamente dos capítulos del 

libro de Stoller y del propio comentario que Lacan hizo durante su seminario. Lo cierto es que, de 

ahí en adelante, numerosos alumnos, lectores y/o seguidores de Lacan van a reiterar esa misma 

tesis en muy diferentes textos a lo largo de los años. Basta localizar unas cuantas referencias en 

los textos de Marcel Czermak,
14

 Catherine Millot,
15

 Geneviève Morel
16

 y Jean-Claude Maleval.
17

 

Pasemos a otro momento clave: el mismo año de 1971, pero en la sesión del 8 de 

diciembre de su seminario …O peor, Lacan añade que “el transexual” (sic) comete el “error 

común” de confundir el significante con el falo, cayendo en “la locura” de querer liberarse de ese 

error.
18

 Esta afirmación habría de marcar otra clara tendencia de interpretación y lectura entre 

numerosos practicantes del psicoanálisis de orientación lacaniana, quienes tomaron tales 

palabras como una clara indicación para evitar, si no es que francamente impedir, las “cirugías de 

reasignación de sexo” (como se denominaba en aquel entonces a las cirugías de confirmación de 

género).  

Tomemos como ejemplo las últimas líneas del libro Exsexo. Ensayo sobre el 

transexualismo (1984) de Catherine Millot, quien fuera alumna, analizante y amante de Lacan 

(como ella misma lo hizo saber). Ante la solicitud de un hombre trans para obtener una carta que 

le permitiera llevar a cabo una cirugía, Millot le indicó, desde lo más elevado de su saber, que 

eso sólo sería “cambiar un error por otro”. Y entonces agrega que “los transexuales” (sic) 

“confunden el órgano y el significante”, de manera que “su locura” es “creer que librándose del 

órgano se libran del significante que los divide sexuándolos”.
19

 Como se puede apreciar, un 

Lacan aplicado al pie de la letra. 

Por cierto, en muchas ocasiones ese libro de Millot ha sido señalado como el primero en 

haber puesto en relación la psicosis con el “transexualismo” desde coordenadas lacanianas.
20

 

Como ya se mencionó, esto es incorrecto: el primero fue Lacan. Lo cierto es que Millot pone de 

20
 Por ejemplo, “los psicoanalistas lacanianos en Francia, liderados por Catherine Millot, […] iniciaron la costumbre 

de patologizar las manifestaciones trans”, escribe Patricia Gherovici en Psicoanálisis transgénero, tr. Bárbara 

Marengo Pizzo, Paradiso Editores, México, 2022, p. 75. 

19 Cfr. Catherine Millot, Exsexo: ensayo sobre el transexualismo, tr. Cristina Davie, Ediciones Paradiso, Buenos 

Aires, 1984, pp. 130-131. 

18 Jacques Lacan, …O peor (1971-1972), versión crítica de Ricardo E. Rodríguez Ponte, sesión del 8 de diciembre 

de 1971. 

17 Jean-Claude Maleval, La forclusión del Nombre del Padre. El concepto y su clínica, tr. Alfonso Diez, Paidós, 

Barcelona, 2002, pp. 299-300.  

16
 Geneviève Morel, Ambigüedades sexuales. Sexuación y psicosis, tr. Horacio Pons, Manantial, Buenos Aires, 2002, 

p. 141. 

15 Catherine Millot, Exsexo. Ensayo sobre el transexualismo (1983), tr. Cristina Davie, Ediciones Paradiso, Buenos 

Aires, 1984, p. 28. 

14
 Marcel Czermak, “Precisiones acerca de la clínica del transexualismo” (conferencia presentada el 21 de junio de 

1978), Estudios psicoanalíticos de las psicosis. Pasiones del objeto, tr. Jorge Piatigorsky, Nuevo Visión, Buenos 

Aires, 1987, p. 102.  

 

Agosto/ 2025                                                                                                                                             4 



 

 

 

su propia cosecha para crear una serie de conceptos que, con el paso del tiempo, han tenido una 

impronta muy relevante para una buena parte de psicoanalistas lacanianos, al punto de que 

incluso llegan a ser atribuidos al propio Lacan. Por ejemplo, nociones como “sinthome 

transexual” o “goce transexual”.  

A decir de Millot, el “sinthome transexual” era el “suplemento” mediante el cual, así como 

se dice que ocurría en James Joyce, “el transexual” (sic) podía “evitar la psicosis”, es decir, 

llevando a cabo una transición.
21

 Ahora bien, esta explicación ha sido recientemente recuperada 

por Patricia Gherovici, pero omitiendo algunas de las complejidades teóricas que implicaría su 

recuperación.
22

 A pesar de que trata de no incurrir en un sesgo psicopatológico, Gherovici misma 

reconoce que la primera explicación de ese pretendido “sinthome transexual” fue obra de Millot. 

Por tanto, cabe preguntarse, ¿de verdad se puede despojar de su trasfondo psicopatológico o, 

en todo caso, su trasfondo psicotizante a una noción como esta? Vale la pena ponerle en duda.  

En cambio, la noción de “goce transexual”, utilizada por Millot una sola vez en su libro,
23 

la vulgata lacaniana se ha encargado de magnificarla y atribuírsela a Lacan en varias ocasiones, 

refiriéndola como un concepto surgido del escrito “De una cuestión preliminar a todo tratamiento 

posible de la psicosis” de 1956.
24

 Ahora bien, cualquiera que lea ese texto se percatará que 

semejante noción no aparece por ninguna parte. Esto no ha evitado que, por ejemplo, más 

recientemente Geneviève Morel
25

 le atribuya la autoría a Lacan, haciendo además una conexión 

entre el “empuje a la mujer” (término que aparece hasta 1973 con la publicación de “L’étourdit”) y 

la satisfacción —no goce— que el presidente Schreber experimentaba al verse frente al espejo e 

imaginarse vestido en ropas de mujer.
26

 

Vayamos ahora a un Lacan tardío, el de la época del seminario Le Sinthome. El 21 de 

febrero de 1976, durante una de las “presentaciones de enfermos” (sic), Lacan mantuvo una 

entrevista con Michel H. (nombre que quedó registrado en la estenotipia, aunque quizás sea 

también conveniente hablar de Corinne, nombre que eligió para darle la bienvenida a su 

feminidad).
27

 En reiteradas ocasiones, Michel/Corinne le dice al Dr. Lacan que es o se siente 

mujer, a lo cual, en reiteradas ocasiones, el Dr. Lacan lo contradice: “Escuche amigo […] ya tiene 

barba, no puede hacer nada al respecto”, “igual se habrá sentido hombre, tiene un órgano 

masculino”, “usted sabe que no puede devenir mujer”, “tiene que hacerse a la idea”. Así, el Dr. 

Lacan (tal como su nombre quedó registrado en la estenotipia) se opone en numerosas 

ocasiones a las palabras, el decir y, todavía más, el deseo de Michel/Corinne.  

27 Jacques Lacan, 8 presentaciones de enfermos en Sainte-Anne, diciembre 75-abril 76, tr. Silvia Hueso, Documento 

de uso interno de la Federación de Foros del Campo Lacaniano (FFCL-España F7), sin fecha, pp. 104-126. La 

fecha de la presentación en esta edición está equivocada, lo que se puede verificar revisando la estenotipia en el 

sitio de Patrick Valas.  

26
 Que el término de “goce” es utilizado a diestra y siniestra en el medio lacaniano como una clave de interpretación, 

lo que a menudo diluye distinciones más precisas con otras nociones como las de satisfacción o sufrimiento, es 

algo que ya ha sido señalado por Darian Leader en El goce, ¿de veras?, tr. Rodolfo-Marcos Turnbull, col. Grapas 

+, Editorial me cayó el veinte, México, 2021.  

25 Así lo hace Geneviève Morel en Ambigüedades sexuales. Sexuación y psicosis, tr. Horacio Pons, Manantial, 

Buenos Aires, 2002. 

24 Cfr. Jacques Lacan, “De una cuestión preliminar…”, op. cit., pp. 543-544. 

23
 Catherine Millot, Exsexo…, op. cit., p. 22.  

22
 Patricia Gherovici, op cit., pp. 282-284.  

21 Catherine Millot, Exsexo…, op. cit., pp. 34-37.  

 

Agosto/ 2025                                                                                                                                             5 



 

 

 

En La vida con Lacan, Catherine Millot evoca dicha presentación para recordar que 

Lacan “no cesó de repetirle durante la entrevista que era un hombre, lo quisiera o no, y que 

ninguna operación haría de él una mujer”.
28

 Según el testimonio ofrecido por Millot, lo que dicha 

presentación puso de manifiesto fue cómo Lacan no permitía que “el enfermo se desviara” en lo 

que “atañe a la verdad”, insistiendo en “los puntos del real”. De este modo, Lacan, encumbrado 

como poseedor de la verdad y de lo real, se había impuesto frente a las palabras de su 

interlocutor/a. Ahora bien, Michel Foucault designaba ese mismo modo de proceder de otra 

manera: poder psiquiátrico, es decir, apelar a una realidad para imponerla en contra del decir del 

paciente.
29

 

Frente a dicha presentación, bien vale la pena preguntarse: ¿de verdad era necesario 

elaborar un ternario que distinguiera simbólico, imaginario y real, además de elaborar tan 

complejas fórmulas de la sexuación entre 1972 y 1973, sólo para terminar concluyendo que es 

hombre quien “ya tiene barba” o quien tiene un “órgano masculino”? ¿No será que aquí Lacan 

fue quien cayó en el error común de creer que la presencia de un pene hace al hombre? Por 

supuesto, se puede señalar que las llamadas “presentaciones de enfermos” no eran exactamente 

el mismo dispositivo que el de un análisis. A pesar de ello, existen testimonios de alumnos y 

ex-analizantes del propio Lacan que no veían una ruptura entre ese modo de proceder y su 

ejercicio en el consultorio.
30

 

En contraste, Jean Allouch, quien también estuvo durante dicha “presentación de 

enfermos”, llegó a expresar que se sintió avergonzado por el trato que se le dio a “ese 

transexual” (sic). A decir de Allouch, todo sucedió ese día como si Jacques Marie Lacan hubiera 

dejado su ternario en casa para hacer valer la vieja “realidad”, esa que su ternario recusaba, y 

que ahora era puesta como una prueba para hacerle frente al decir del otro.
31

 En este sentido, la 

posición de Allouch contrasta con la de Millot, mostrándose muy poco lacaniano en ello y, en 

particular, por su constante rechazo a las llamadas estructuras clínicas (perversión, psicosis, 

31
 Jean Allouch, “Avergonzados”, tr. Graciela Graham, Página Literal, 2005, pp. 3-4. En línea: < 

https://www.jeanallouch.com/document/188/2005-Avergonzados >. Allouch volverá a evocar dicha presentación de 

enfermos llegando incluso a señalar que le horrorizó cómo se hizo “burla del paciente en su presencia y a su 

costa”. Cfr. Jean Allouch, “Exposé Sainte-Anne - Nouvelles remarques sur le passage à l’acte”, 14 de diciembre de 

2019, p. 2. En línea: < 

https://www.jeanallouch.com/document/359/2019-Nouvelles-remarques-sur-le-passage-a-l-acte >. 

30
 Además de la propia Catherine Millot, en La vida con Lacan, op. cit., pp. 49-50, quien afirma que en tales 

presentaciones aprendían mucho sobre la práctica de Lacan como analista, también se puede uno remitir a las 

palabras de Erik Porge en Jacques Lacan, un psicoanalista. Recorrido de una enseñanza, tr. Antonio Milán, 

Síntesis, Madrid, 2001, pp. 30-39, quien la defiende frente a algunos de sus detractores. Por su parte, Jean Allouch 

llegó a expresar algunas posiciones que, lo menos que se puede decir, es que parecen ser un tanto ambivalentes. 

Basta contrastar sus palabras en dos textos: el primero, “Hommage à Georges Lanteri-Laura”, presentado el 20 de 

noviembre de 2004; el segundo, La escena lacaniana y su círculo mágico. Unos locos se sublevan, tr. Silvio 

Mattoni, El cuenco de plata, Buenos Aires, 2020, p. 98.  

29 Michel Foucault, El poder psiquiátrico, tr. Horacio Pons, Fondo de Cultura Económica, México, 2005, p. 225. 

28 Catherine Millot, La vida con Lacan, tr. Alfonso Díez, NED, Barcelona, 2018, pp. 49-50. 

 

Agosto/ 2025                                                                                                                                             6 

https://www.jeanallouch.com/document/188/2005-Avergonzados
https://www.jeanallouch.com/document/359/2019-Nouvelles-remarques-sur-le-passage-a-l-acte


 

 

 

neurosis).
32

 Mismas estructuras que, para otros, son como una suerte de shibboleth del 

lacanismo.  

¿Qué se pretende apelando a dichas estructuras? En primera instancia, poder 

“reconocer” una psicosis y decidir si alguien puede ser intervenido quirúrgicamente. Tal parece 

que quieren ser esos analistas quienes puedan avalar si alguien puede realizarse una cirugía o 

llevar a cabo una transición. “Hay que descartar una psicosis”, afirman, tan preocupados como lo 

están de que alguien vaya a hacer algo en contra de su bienestar.
33

 Cosa curiosa, ya señalada 

por activistas trans: nadie pide un previo aval médico para tomar decisiones tales como ser 

madre, hacerse una cirugía de alto riesgo o colocarse Botox en el rostro, pero cuando se trata de 

intervenir penes, testículos, vulvas y vaginas, los propios analistas pueden llegar a convertirse en 

brazos del Estado, extensiones del médico o representantes de una pastoral.  

En efecto, Allouch designaba dicha posición como una “pastoral lacaniana”. El pastor 

cree que sabe lo que le conviene a su rebaño; pretende actuar por el bienestar de sus ovejas, 

evitando que éstas se desvíen del buen camino; ese que él considera conveniente. McKenzie 

Wark, por su parte, los denomina guardianes (gatekeepers). Su posición termina siendo la de 

policías de aduana en las fronteras del sistema de sexo/género. Cabe preguntarse: ¿es que 

acaso la función del analista es la de un policía de fronteras que decide quién sí y quién no 

puede llevar a cabo una transición? De ser así, quizás el actual presidente de los Estados Unidos 

estaría encantado de recibir a todos esos analistas para que ejerzan un control migratorio en 

materia de sexo/género. 

Ahora bien, la cosa pudo haber sido distinta si el acento hubiera sido puesto en las 

palabras finales de Lacan durante esa “presentación de enfermos”. Lacan no deja de asumir una 

posición “poco optimista” —esas son sus palabras— porque Michel/Corinne terminará 

operándose. Nada impedirá que lo haga. La reacción de Lacan a ello no deja de ser una forma 

de sutil rechazo. Sin embargo, en ese momento, ante las palabras de uno de sus colegas de la 

sala que insiste en la necesidad de una operación analítica, Lacan termina diciendo que 

pretender un análisis para evitar dicha cirugía sería inútil y no sería más que hacer una “singerie 

de psychanalyse”. 

La singerie es un género artístico, principalmente pictórico, que se popularizó en Europa 

durante los siglos XVII y XVIII. El término proviene del francés singe (mono o simio) y refiere a 

representaciones satíricas de monos actuando como humanos, a menudo imitando actividades 

aristocráticas, profesionales o cotidianas, como tocar instrumentos, pintar, comer en banquetes o 

realizar tareas domésticas. Con frecuencia se recurría a dichas representaciones para hacer una 

crítica social. En el uso actual del término en francés, singerie se emplea para describir acciones 

que se perciben como imitaciones exageradas o ridículas, a menudo con un matiz despectivo o 

33
 Esta posición se puede ver muy bien reflejada en el libro de Elizabeth Núñez González, Feminidad, Passing. Un 

estudio psicoanalítico sobre la transexualidad, Ediciones Navarra, México, 2024. 

32 El rechazo que Allouch esbozó hacia las estructuras clínicas (perversión, neurosis, psicosis) puede rastrearse 

desde finales de la década de 1980. Sin embargo, su posición fue aún más contundente en sus últimos trabajos, 

llegando incluso a señalar que la noción de “personalidad”, surgida de la teoría de la “degeneración”, se mantenía 

silenciosa bajo esas pretendidas “estructuras”. Cfr. Jean Allouch, “Vitalidad de lo neutro, neutralidad de lo vital”, en 
me cayó el veinte, nº 48: Lo neutro, México, 2024, p. 16.  

 

Agosto/ 2025                                                                                                                                             7 



 

 

 

irónico. Si algo es calificado como una singerie, es porque se trata de una parodia o una copia 

burda de algo.  

Para Lacan, evitar o impedir una cirugía de reasignación de sexo mediante un 

psicoanálisis no era más que hacer un psicoanálisis de singerie: una caricatura, parodia o 

imitación de un psicoanálisis. En este sentido, aquellos lacanianos que así lo han pretendido o 

siquiera sugerido han quedado, en relación a las palabras del maestro, justamente en dicho 

lugar: una caricatura del psicoanálisis. ¿Y es que acaso no es francamente hilarante pretender 

que un psicoanálisis vaya en contra del deseo de un sujeto que expresa con todas sus letras que 

desea ser mujer o desea hacer una transición? ¿No es ir en contra de la única ética que podría 

llegar a convenir al análisis, la que se ajusta al deseo del analizante, tal como lo planteaba 

Lacan? Incluso para quienes preferimos situar al análisis como una erotología, ¿no es de risa 

loca que el análisis vaya en contra de Eros? Pues bien, faltaban un par de sátiras que pusieran 

en evidencia lo absurdo de esto.  

El 23 de noviembre de 2003 en París, Sam Bourcier llevó a cabo un zap al psicoanálisis, 

un acto simbólico propio del activismo mediante el cual caricaturizó el modo de proceder de los 

psicoanalistas.
34

 De manera que ese día los lacanianos fueron diagnosticados con el síndrome 

CTLPHF: Contra Trans Lacaniano Pre–feminista Hetero Fetichista, mismo que —según 

Bourcier— se basaba en dos negaciones “la forclusión del nombre de Lacan y la negación de su 

militancia heterocéntrica para reivindicar su delirio de la diferencia sexual como natural”.
35

 

Mediante este proceder, Bourcier invirtió los papeles para que fueran los psicoanalistas quienes 

sintieran los efectos de sus propios discursos: el uso de una jerga especializada, las 

clasificaciones, los diagnósticos, el trato condescendiente como pacientes, la construcción de 

casos clínicos, la propuesta de un tratamiento “en su beneficio”. Como lo expresó una de las 

asistentes a dicho evento —quien ha preferido no ser nombrada— ese día la “vergüenza cambió 

de bando”. 

Y casi veinte años más tarde, Paul B. Preciado retomó la figura de Pedro el Rojo, el 

simio protagonista del cuento de Kafka que se dirige a los humanos en su propia lengua, para 

hacer un analogía consigo mismo hablándoles a los miembros de la École de la Cause 

freudienne en sus propios términos.
36

 Había que explicarles a los psicoanalistas ahí reunidos 

unas cuantas cosas acerca del dispositivo de sexualidad que quizás se les habían escapado por 

no haberlas encontrado en los textos de Freud o Lacan. De ahí la importancia que tienen los 

puntos de exterioridad para el análisis, a lo cual aún muchos se resisten. Sin embargo, ¿qué tan 

mal tienen que estar las cosas como para que las personas trans tengan que aprender el idioma 

de los lacanianos para ser escuchadas? ¿Qué tan obturada tiene que estar la escucha como 

36 Cfr. Paul B. Preciado, Yo soy el monstruo que os habla. Informe para una academia de psicoanalistas, Anagrama, 

Barcelona, 2020. 

35 Sam Bourcier, “Zap la psy: on a retrouvé la bite à Lacan”, en Queer Zones. La trilogie, Éditions Amsterdam, Paris, 

2021, p. 434.  

34
 Cfr. Jaime Ruíz Noé, “¿Qué sería una transfobia de orientación lacaniana? – I. Mientras tanto, dejen de intentar 

traducirnos”, en me cayó el veinte, nº 49: ¿Ha dicho usted “transfobia”?, México, 2025, pp. 55-74.  

 

Agosto/ 2025                                                                                                                                             8 



 

 

 

para que sea necesario recurrir a la jerga lacaniana con el fin de darle lugar a las experiencias, 

vivencias e identidades de las personas trans*?
37

  

Por supuesto, hubo quienes se indignaron ante las palabras de Preciado.
38

 Hay que 

reconocer que el discurso militante y activista no pretende ser una delicada disquisición teórica 

(como podría serlo un bello conflicto entre interpretaciones, a la manera hermenéutica), sino que 

busca incomodar, que las cosas se muevan, que nadie quede incólume. Se trata de un discurso 

que lleva consigo algo del acto, y quizás esa sea una de las maneras en las cuales se puedan 

mover las cosas. No a partir de una neutralidad benevolente, sino una desesperada —incluso 

desesperanzada— vitalidad. Y es que el movimiento no llega por la docilidad, sino zapeando 

algunas cabezas.   

Al menos Jean Allouch estaba advertido de ello cuando señaló, por ejemplo, que la 

despatologización de la transexualidad —así como como la de la homosexualidad— no había 

sido un logro de los psicoanalistas sino de los activistas que habían hecho movimiento.
39

 Quizás 

sea necesario repetirlo con mayor énfasis: la despatologización no ha sido un logro de los 

psicoanálisis, sino de los activismos. Ya va siendo hora de que se renuncie, entre otras cosas, a 

esa pretendida psicotización de la transexualidad que, desde numerosas formas que adopta el 

psicoanálisis lacaniano, se ha venido arrastrando en función de un supuesto hecho de estructura. 

Si una posición como esta implica hacer a un lado algo que le resulta estructural al lacanismo, 

que así sea. 

 

39 Palabras textuales de Jean Allouch: “La despatologización muy reciente de la homosexualidad, seguida de la de la 

transexualidad y de otras pretendidas ‘enfermedades’ no fue el resultado del análisis, sino de los activistas que 

‘han hecho movimiento’ […] y a los que el análisis y su compinche, la psiquiatría, han hecho bien en seguirle el 

paso”. Jean Allouch, “Despatologizaciones: homosexualidad, transexualidad… ¿otra más?”, tr. Martín Pérez C. y 

María Victoria Puerta, en El cuerpo queer. Subvertir la heteronormatividad, Letra Viva / Ediciones Lecol, 2020, p. 

14.  

38 Cfr. Jacques–Alain Miller, “Dócil a lo trans”, en Lacan Quotidien, nº 928, 2021. En línea: < 

https://elp.org.es/wp-content/uploads/2021/04/JAM-DOCILE-AU-TRANS-ES.pdf >. 

37 Que la jerga tiene efectos perniciosos en el habla, sea informática o lacaniana, se lo puede muy bien constatar en 

las últimas páginas del libro de Yann Diener, LCI – Nuestra Lengua Cotidiana Informatizada, TEXTOS DE me cayó 
el veinte, Editorial me cayó el veinte, México, 2025. Próximo a ser publicado en el otoño de 2025.  

 

Agosto/ 2025                                                                                                                                             9 

https://elp.org.es/wp-content/uploads/2021/04/JAM-DOCILE-AU-TRANS-ES.pdf


 

 

 

 

 

No ver (Mizaru), no escuchar (Kikazaru), no hablar (Iwazaru). Los tres monos sabios que, en la sesión del 4 de junio 

de 1969, Jacques Lacan refiere como una analogía de la posición del analista. En ciertas variantes de esta figura, 

proveniente de un código filosófico y moral del santai, se añade un cuarto mono cubriendo su sexo, lo que apunta a 

ser más que una mera casualidad.
 

 

Agosto/ 2025                                                                                                                                             10 


